


Parte 1
Hola me llamo Suḍāka

“Su” significa Feliz, contento o bello y “ḍāka” significa "Bailarin del cielo" y se refiere a un "ser" 
asociado con la tradición tibetana del budismo de "dakini" Las dakinis son seres iluminadas 
dedicadas a la liberación de uno mismo y los demás. El cielo azul es un símbolo de la mente 
completamente libre de los obstáculos y las limitaciones.

Estos apuntes he compuesto de varios fuentes y cubren el contenido de nuestro curso. No son 
exhaustivos y os recomiendo tomar algunos apuntes durante las clases y mantener un diario de 
tus experiencias con la practica de la meditación.

En este curso exploramos las dos practicas de meditación que impartimos en nuestro Centro 
Budista; Ana Pana Sati o Seguimiento de la Respiración y Metta Bhavana o la practica de Amor 
Incondicional y Universal o más simple Conciencia Amable.

El contexto para el curso es el campo más amplio de las cuatro dimensiones de Mindfulness. (una 
enseñanza de Urgyen Sangarákshita basada en la tradición budista.

Mindfulness es un palabra en inglés para "Sati" en Pali o atención plena o atención consciente en 
castellano.

Los cuatro dimensiones de Mindfulness se sitúa la practica de meditación en un contexto muy 
completo y profundo. Son:-
1. Uno mismo - cuerpo, corazón y mente aunque puedes verlo en mas detalle como los 4 

Satipatthana (ves abajo) 
2. Los demás
3. Las cosas/ el mundo
4. La Realidad



Satipatthana (Mindfulness)

Satipatthana es una palabra que puede ser definida de las siguientes formas: “Camino 
directo a la Iluminación”, “Aplicación continua del Mindfulness”, “Un camino que sólo se 
encuentra en la enseñanza del Budismo”. Deberías haberte dado ya cuenta de que, por lo 
que este manual está realmente apostando, es por el continuo entrenamiento de uno 
mismo a través de la atención plena a todo lo que uno hace.

El Satipatthana se nos presenta en cuatro categorías diferentes. Primeramente, está el 
nivel de consciencia corporal, incluyendo la respiración, el movimiento del cuerpo y otros 
aspectos de la dimensión física de nuestra existencia. Después, tenemos el nivel de 
sensación o “Sensación hedonista”. En tercer lugar, el nivel de consciencia mental (de 
nuestro estado de ánimo en general) y, por último, nos volvemos un poco más 
sofisticados con aspectos de la experiencia que son más sutiles y requieren grandes 
niveles de esfuerzo para permanecer concentrado y estable. El objetivo de todos estos 
aspectos de la formación es ser cada vez más conscientes de nuestra realidad y de 
nuestra existencia, y de la forma en que, esencialmente, están siempre cambiando, 
evolucionando y desarrollándose.

En el momento en que podamos entender estas enseñanzas empíricamente, 
comenzaremos a sentirnos libres, abiertos y comunicativos. Estas son, en última 
instancia, enseñanzas de liberación. Durante el curso, exploraremos estas enseñanzas en 
detalle y las integraremos en nuestro vida cotidiana y nuestra meditación.

A continuación ofrecemos un esquema de los cuatro Satipatthanas esbozado en el Sutta.



 

Cuerpo (rupa) Sensación 
hedonista 
(vedana)

Mente (citta) Dharmas

1. Respiración 

2. Posturas 
3. Anatomía 
4. Cuatro 
elementos 
5. Contemplación 
de la muerte

1. Agradable 

2. Desagradable 
3. Neutra

Mente contraída… 

Mente relajada… 
Mente 
concentrada… 
Mente liberada o 
no, etc.

1. Obstáculos 

2. Los 5 skandas 
3. Las 6 esferas de 
los sentidos 
4. Los 7 factores 
iluminativos 
5. Las 4 nobles 
verdades

1. el cuerpo y sus 
movimientos – realidad 

tangible de nuestra 
experiencia (rupa)

2.sensación de 
nuestra 

experiencia, 
bien agradable, 
desagradable o 
neutra (vedana)

3.emoción en 
relación a nuestra 
experiencia (citta)

4. pensamientos o 
puntos de vista sobre 
nuestra experiencia 

(dhamas)



Postura de meditación

Principios Básicos - Disponer de una base firme;
estar cómodo;
relajado y a la vez alerta.

Formas de sentarte - En una silla

  
•Utiliza una silla de respaldo recto, no un sillón. La pelvis se acoplará 

mejor y estarás más cómodo si levantas las patas traseras de la 
silla unos 2-3cms.

•No cruces las piernas y pon las plantas de los pies firmemente 
apoyadas en el suelo. Coloca una manta o un cojín de bajo de los 
pies si la silla te resulta demasiado alta.

•Apoyado contra el respaldo de la silla puede que no sea ideal. Trata 
de sentarte en el borde de la silla y coloca un cojín entre la parte 
dorsal de la espalda y el respaldo de la silla.

Pon las rodillas en horcajadas sobre cojines o un banquillo.
Un método sencillo y popular.

 

Opciones para sentarte con las piernas cruzadas: 

una pierna delante de la otra
 
 
un pie en la pantorrilla
 
  
un pie sobre el muslo (avanzado)
 
 
postura del loto (avanzado)

 
Nunca debes forzar las posturas



Lo ideal es que ambas rodillas estén apoyadas en el suelo.  Si no puedes usa un cojín o 
una manta enrollada para apoyarlas.

Una rutina para conseguir una buena postura: 

Si con el cojín estas 
demasiado alto, tenderás 
arquear la espalda.Si con el cojín estas 

demasiado bajo, 
tenderás a inclinarte.

4.  Relajar los hombros y el cuello, 
mover la cabeza hacia delante y atrás, 
hacia la izquierda y la derecha para 
encontrar el punto de equilibrio en la 
parte superior de la columna vertebral. 

3.  Apoyar las manos en 
el regazo o sobre las 
piernas.  Puedes usar un 
cojín o una manta y 
envolverte la cintura con 
ella para apoyarte. 

6.  Mueve la pelvis 
suavemente de un lado a 
otro hasta que consigas una 
sensación general de 
serenidad y equilibrio.

2.  Comprueba la altura del 
cojín.  ¿Estas inclinando o 
arqueando la espalda? Haz los 
ajustes que sean necesarios. 7.  Repetir la secuencia de 

nuevo, haciendo ligeros 
ajustes.  ¿Es tu postura 
relajada, firme, y a la vez 
cómoda y alerta?1.  Colócate en una postura en la 

que te sientas cómodo.

5.  Respira 
profundamente.  Conserva 
la sensación de elevación 
y apertura mientras 
exhalas, relajando los 
músculos del pecho y la 
espalda.  Repitelo tres 



La Meditación de 3 pasos
Este formato tiene dos sentidos.

• Como meditación corta que podemos practicar en cual momento, de pie, en el Metro, en la 
Cama, tumbado, o sentado en un descanso entre trabajos

• Como estructurar cualquiera meditación 
La meditacion puede durar unos momentos o una hora entera respetando las tres fases de 
Recocer, enfocar y Expandir.
para ayudarnos recordar tenemos las letras R.E.X.

1. R - Reconocer como estamos siguiendo una introspección sobre nuestra experiencia corporal, 
nuestra experiencia anímica y sobre nivel de pensamientos. Dedicamos unos minutos a 
averiguar nuestro estado actual, abrazando lo con gentileza y paciencia.

2. E - Enfocar nuestra atención en la respiración en la zona abdominal durante unos momentos  
3. X . Expandir de nuevo nuestra atención para re-conectar con el cuerpo, mente y corazón y el 

entorno, apreciando el momento que hemos tomado para conectar con uno mismo. Entramos 
la aproxima actividad con consciencia y Mindfulness



Ana-pana sati – el Mindfulness (atención plena) de la práctica 
de la Respiración

Esta es una práctica de meditación clásica, común a muchas tradiciones. En Pali, Ana es 
inspirar y Pana espirar. Sati significa mindfulness o atención plena.

Beneficios del Mindfulness en la práctica de la Respiración
Los beneficios principales de esta práctica están relacionados con estar más calmado, 
más concentrado y satisfecho, características de la meditación samatha. Sirve como 
punto de partida para profundizar fijándonos en cada cambio de la respiración que nos 
conduce a la percepción.
Beneficios secundarios pero no por ello menos importantes son la mejora de la función 
inmunitaria, el desarrollo de grandes cantidades de tejido cerebral, el retraso del 
envejecimiento, etc.

Etapa Cero

Antes de poder empezar con la Etapa 1, necesitamos una preparación esencial – lo que 
llamamos “Etapa Cero” -. La Etapa 0 incluye la preparación de la postura de meditación, 
tomar conciencia del propio cuerpo y relajarse al máximo.

Esta meditación no es un ejercicio de respiración, y no controlamos la respiración de 
ninguna forma, simplemente inspiramos y espiramos naturalmente. Normalmente 
respiramos por la nariz, a menos que la tengamos tapada.

Es normal hacer una pequeña pausa entre el final de la inspiración y el comienzo de la 
espiración, y otra un poco más larga entre el final de la espiración y el comienzo de la 
inspiración. De nuevo, respiramos naturalmente, sintiendo fluir el aire, y de ningún modo 
mantendremos la respiración deliberadamente o la controlaremos en ningún sentido.
A veces puede ser bueno respirar hondo unas cuantas veces, o respirar más 
completamente utilizando el abdomen. Hacemos esto para favorecer que el cuerpo y la 
mente se relajen, pero sólo unas cuantas veces, tras las cuales volveremos al ritmo 
natural de respiración. 



Etapa 1 Contar las respiraciones 

Una vez hayas hecho un recorrido por todo el cuerpo, empieza a centrarte en las 
sensaciones físicas que te proporciona la respiración. Déjate llevar por la sensación de la 
respiración fluyendo hacia dentro y hacia fuera de tu cuerpo. Nota cómo las sensaciones 
van cambiando. 
Entonces empieza a contar (mentalmente) tras cada espiración:
Inspiración  - espiración - 1
Inspiración  - espiración - 2
Inspiración  - espiración - 3
Inspiración  - espiración - 4
Inspiración  - espiración - 5
… y así hasta llegar a diez. Cuando lo hagas, vuelve a empezar por el uno.

Continúa siguiendo tu respiración y contando durante al menos cinco minutos. Si tu 
mente divaga, simplemente vuelve a experimentar las sensaciones físicas de la 
respiración y comienza la cuenta de nuevo. 

Reúne la máxima paciencia posible para este proceso. Es normal que te sobrevengan 
muchos pensamientos, y de vez en cuando hasta olvidarás que tenías que seguir tu 
respiración. La distracción es una parte normal del proceso de meditación. Volver 
fácilmente con paciencia es el arte de la meditación.

Etapa 2 Contar las respiraciones 

En la segunda etapa de la práctica continuaremos contando en ciclos de diez 
respiraciones, con la diferencia de que esta vez contaremos antes de cada inspiración. 
Cuando recuperes la atención plena tras haberte distraído, dirige de nuevo suavemente 
tu atención a la respiración.



Etapa 3 Seguir la respiración

En la tercera etapa de esta práctica de meditación dejamos la cuenta y simplemente 
tomamos consciencia de la respiración, del aire entrando y saliendo.

Presta atención a las características de la respiración, si es larga o corta, profunda o 
ligera. ¿A qué parte del cuerpo sientes que te llega la respiración? 

Etapa 4 Centrarse en un punto 

En la cuarta etapa de la meditación trabajamos en el desarrollo de la concentración en 
un punto. Esto incluye estimular la mente para trasladarla a un nivel más sutil de 
percepción dirigiendo nuestra atención a las delicadas sensaciones relacionadas con la 
respiración.  Al hacer esto, conseguimos un nivel mucho más profundo de calma en la 
mente.

Comienza a estrechar tu atención, centrándote más y más en las sensaciones que te 
proporciona el aire al pasar por las fosas nasales. Incluso puedes notar cuando el aire 
pasa por el labio superior. Si alguna de estas sensaciones es difícil de lograr, 
simplemente siente el aire en la primera zona en que lo notes cuando entra y sale del 
cuerpo.



Meditación de amor incondicional - Metta Bhavana

La práctica del Metta Bhavana o Amor Incondicional es una de las prácticas más 
antiguas de la práctica Budista, que ha permanecido inmutable durante unos 2.500 años. 
Hay un conjunto de cuatro prácticas llamadas las Brahmaviharas.

El desarrollo de práctica de la meditación del amor incondicional es el medio por el que 
aprendemos a cultivar el amor por nosotros mismos y por los demás.
 
La práctica nos ayuda a cultivar activamente estados de ánimo positivos hacia nosotros y 
hacia los demás, de manera que nos volvemos más pacientes, amables, tolerantes y 
compasivos.

Es parte de una serie de cuatro prácticas llamadas las Brahmaviharas, que literalmente 
significa “morada” (vihara) “divina” (Brahma), que nos permiten alcanzar:

● Amor incondicional
● Compasión (empatizar con los que sufren) 
● Alegría empática (alegrarnos del bienestar y alegría de los demás)
● Serenidad (aceptación paciente de la alegría y sufrimiento, tanto de los nuestros 

como de los de los demás)

La teoría Budista enseña, y la práctica demuestra, que la felicidad viene de empatizar con 
otros y de considerar su bienestar y su sufrimiento tan importantes como los nuestros 
propios. No quiere decir que dejemos completamente a un lado nuestras necesidades y 
nos convirtamos en mártires en el sentido habitual de la palabra, pero sí que 
reconozcamos que una de nuestras necesidades es ayudar a otros a cubrir sus 
necesidades. Al cubrir nuestra necesidad de ayudar a otros a cubrir sus necesidades, nos 
daremos cuenta de que nos volvemos más felices: una capa de sufrimiento autoinducido 
(y egoístamente inducido) empieza a disolverse. Podríamos decir que desarrollar un 
sentido de conectividad con los demás y superar el egoísmo es la esencia del camino 
espiritual. 



Nuestra actitud hacia nuestra propia situación es nuestra actitud hacia los demás. Por 
eso, en el desarrollo de la práctica de la meditación del amor incondicional empezamos 
primero a cultivar el Metta para nosotros mismos.  

Formas de cultivar el Metta
A veces, cuando la gente está empezando a aprender la meditación del amor 
incondicional piensan que el amor incondicional es algo que puede fabricarse. Y hacen 
un montón de esfuerzo intentando generar sentimientos, como si estuviesen intentando 
intensamente extraer sentimientos del corazón.
Y, a veces, si haces mucho esfuerzo interno, puedes de alguna manera entusiasmarte y 
convencerte a ti mismo de que estás desarrollando amor incondicional. Pero lo que 
ocurre a menudo es que sobreviene una sensación de decepción e incluso desánimo, 
porque no obtienes el resultado esperado. Por eso este no es un planteamiento 
demasiado útil. 

Realmente no puedes hacer que las emociones ocurran – todo lo que puedes hacer es 
propiciar las condiciones para que aparezcan y ver qué ocurre. El amor no puede 
fabricarse con la meditación. No puede extraerse voluntariamente de nuestro ser.

Es un poco como plantar semillas. No podemos hacer que crezcan. Todo lo que 
podemos hacer el proporcionar calor, agua y tierra, y después tener paciencia.

Al cultivar los sentimientos de amor incondicional estamos animándonos a nosotros 
mismos a desear el bien de los demás. Entonces, ¿cómo establecemos las condiciones 
para hacerlo?

Lo primero es ser conscientes de cómo nos sentimos en este momento. Este trabajo 
preparatorio es esencial. Recuerda: cualquier sentimiento que estés sintiendo (bueno, 
malo o incluso neutro) es bueno. Puedes trabajar con esos sentimientos y empezar 
desde donde estás.



Para que crezcan las semillas de Metta, necesitamos tierra y agua. La tierra es nuestra 
consciencia: necesitamos ser conscientes de nuestros sentimientos para cultivar 
sentimientos positivos. Por eso, mientras en el Mindfulness de la práctica de la 
respiración nos centramos en las sensaciones físicas de la respiración, en la práctica del 
Metta Bhavana nos centramos en nuestros sentimientos.

Ser conscientes de nuestros sentimientos nos ayudará a que pueda florecer el amor 
incondicional. Si nos distanciamos de nuestros sentimientos en la meditación – 
simplemente observándolos – veremos que los sentimientos negativos comienzan a 
disminuir y los positivos a avanzar.

Existe una inteligencia inherente en la mente consciente que reconoce que los 
sentimientos negativos son fundamentalmente insatisfactorios y conducen al sufrimiento, 
por lo que la energía disminuye con ellos. Esta misma inteligencia reconoce la naturaleza 
satisfactoria y enriquecedora de los sentimientos positivos como el amor incondicional, y 
al incidir en los sentimientos positivos, los fortalecemos.

Pero no sólo tenemos que observar  nuestros sentimientos. Podemos expresar 
directamente los sentimientos positivos. Esto nos lleva a preguntar ¿cuál es la lluvia que 
desarrolla los sentimientos positivos o Metta? La lluvia son los diversos métodos que 
podemos utilizar para estimular el desarrollo de las semillas de Metta. 

Existen cuatro métodos principales que hemos considerado útiles:  

1. Utilizar palabras. Podrías intentar hablar despacio, como si echaras piedrecitas en 
un estanque de agua tranquila y dejaras pasar a las pequeñas olas a través de tu 
corazón y tu cuerpo; 
¿Puedo estar bien?  
¿Puedo ser feliz?  
¿Puedo librarme del sufrimiento?  
¿Puedo crecer en amor y sabiduría?  
para etapas más avanzadas, cambia el “yo” por el “tú” o por el “ellos”. 



2. Recuerdos. Cuando estás sentado meditando, recuerda un momento en que te 
hayas sentido bien contigo mismo. Puedes simplemente haber estado de buen 
humor sin ningún motivo aparente. O puedes haber conseguido un logro 
importante. Recuerda cada detalle de ese momento. Cuanto más vívida sea la 
experiencia, más probabilidad tendrás de revivir los sentimientos que 
experimentaste. Recuerda qué llevabas puesto, las cosas que viste, cómo 
sostenías tu cuerpo, los aromas y lo que la gente decía. Recuerda los detalles: la 
textura de tu ropa, el brillo de los colores que veías y los tonos de voz. 

3. Imaginación creativa. Piensa en algo que te haga feliz. A veces me imagino que 
estoy en la playa en verano. Imagino la luz y el calor del sol, el sonido de las olas y 
el olor del mar. Puedes pensar en cualquier cosa que te lleve a una verdadera y 
profunda sensación de alegría y bienestar. Puedes imaginarte volando en un globo 
sobre los Andes, o caminando en la Luna, o simplemente tumbado en la playa.

4. Cuerpo y postura. La forma en que sostienes tu cuerpo influye en gran medida en 
la manera en que experimentas los sentimientos. Cuando estás deprimido, tu pecho 
se encoge, tus hombros descienden, no estás erguido, y tu barbilla tiende a bajar 
hacia el pecho. El flujo de tu respiración es limitado y tu cuerpo y tu cerebro no 
funcionan de manera efectiva. Cuando tu postura es así, es prácticamente 
imposible estar de otro modo sino deprimido, y cuando estás deprimido, 
desanimado, sin esperanzas, es muy difícil sentirte bien contigo mismo. Por el 
contrario, cuando mantienes el cuerpo erguido (pero relajado), con la parte superior 
estirada y la cabeza alta, es más fácil sentirte bien contigo mismo. Es más fácil 
sentirse fuerte, seguro y capaz, y de hecho es difícil que manteniendo el cuerpo de 
esta manera no te sientas seguro. La respiración aquí fluye libremente y el cuerpo 
parece vivir con energía. La práctica del trabajo postural de Yoga puede tener un 
efecto muy positivo en los sentimientos, en parte por los motivos señalados.



Las 5 etapas de la práctica de Metta Bhavana

 
Etapa 1 – Cultivar Metta hacia ti mismo

En la primera etapa de la práctica, prepara tu postura y toma conciencia de tu cuerpo.
Después presta atención a cómo te sientes. ¿Qué sentimientos están presentes? No 
necesariamente tienes que identificarlos, sólo ser consciente de que están ahí. Te 
centrarás en ellos durante la práctica. Mantén la atención en tus sentimientos durante la 
práctica. Si te distraes, vuelve a tu cuerpo, y luego a tus sentimientos.

Para trabajar con los sentimientos, utiliza una palabra o frase, o un recuerdo, o tu 
imaginación. Mientras trabajas con tu método particular, sé consciente de qué efecto está 
teniendo en tus sentimientos, que son tu objetivo.



Etapa 2 - Cultivar Metta hacia un buen amigo

Un amigo es, por definición, alguien cuyo bienestar nos importa. Cuando se sienten mal, 
esto nos entristece, y cuando se sientes bien, nos alegramos. Por eso, un amigo es 
alguien por el que ya tenemos Metta, y lo que estamos haciendo es fortalecer ese Metta.

Es mejor pensar con antelación a quién vamos a elegir como el amigo, así no 
perderemos demasiado tiempo en decidir sobre qué amigo vamos a meditar.

En la segunda etapa de la práctica, piensa en un buen amigo, y deséale el bien.

Etapa 3 - Cultivar Metta hacia una “persona neutral”

En esta etapa de la práctica de la meditación, cultivamos Metta o amor incondicional 
hacia alguien hacia el que no tenemos fuertes sentimientos. Esta persona no es un 
amigo, aunque no hemos tenido ningún conflicto con él. Simplemente nos sentimos 
neutrales hacia él.

La mayoría de la gente que pasa por nuestras vidas pertenece a esta categoría. Al 
caminar por la calle o entrar en una tienda llena de gente nos encontramos con mucha 
gente hacia las cuales nuestras emociones son neutras, y prácticamente los ignoramos. 

La vida está demasiado llena de gente como para tener una relación emocional con 
todos los que nos encontramos y, frecuentemente, la gente que nunca hemos visto no 
nos parecen reales porque simplemente nunca nos hemos relacionado con ellos. 
Por esto, en esta práctica aprenderemos a tomarnos más en serio el bienestar y 
sufrimientos de aquellas personas que normalmente ignoramos y con los que no nos 
relacionamos habitualmente.

Etapa 4 – Cultivar Metta hacia una “persona problemática” 

En esta etapa de la meditación, pensamos deliberadamente en alguien con quien 
estemos en conflicto y le deseamos el bien. Esta persona puede ser alguien con quien 
estamos simplemente enfadados, o bien alguien con quien tengamos un conflicto mucho 
más fuerte. Aquí vamos a enfrentarnos a nuestro odio y repulsión. El Metta o amor 



incondicional es la emoción opuesta a nuestros malos deseos, y por eso vamos a evocar 
conscientemente la imagen de alguien que normalmente responde a sentimientos de 
aversión para poder superarlos.

Etapa 5 – Cultivar Metta hacia todos los seres sensibles

En esta etapa desarrollamos una sensación de expansión de nuestros buenos deseos. 
Aunque en etapas anteriores hemos dirigido nuestro amor incondicional hacia una 
persona, ahora incluimos a mucha gente, y no sólo a gente, sino a cualquier ser capaz 
de sentir sufrimiento y experimentar alegría.
Empieza por ti mismo, tu amigo, la persona neutral y la persona conflictiva. Visualiza a 
los cuatro juntos y deséales el bien a los cuatro. Intenta equilibrar tus sentimientos hacia 
los cuatro, y después extiende tus buenos deseos en círculos más y más amplios, hasta 
que llegues a desear que todos los seres sensibles están bien y felices. 



Exploración de la tercera 
dimension, del Mundo o las 
Cosas

 A CALLARSE
Ahora contaremos doce
y nos quedamos todos quietos.

Por una vez sobre la tierra
no hablemos en ningún idioma,
por un segundo detengámonos,
no movamos tanto los brazos.

Sería un minuto fragante,
sin prisa, sin locomotoras,
todos estaríamos juntos
en un inquietud instantánea.

Los pescadores del mar frío
no harían daño a las ballenas
y el trabajador de la sal
miraría sus manos rotas.

Los que preparan guerras verdes,
guerras de gas, guerras de fuego,
victorias sin sobrevivientes,
se pondrían un traje puro
y andarían con sus hermanos
por la sombra, sin hacer nada.

No se confunda lo que quiero
con la inacción definitiva:

la vida es sólo lo que se hace,
no quiero nada con la muerte.

Si no pudimos ser unánimes
moviendo tanto nuestras vidas,
tal vez no hacer nada una vez,
tal vez un gran silencio pueda
interrumpir esta tristeza,
este no entendernos jamás
y amenazarnos con la muerte,
tal vez la tierra nos enseñe
cuando todo parece muerto
y luego todo estaba vivo.

Ahora contaré hasta doce
y tú te callas y me voy.

Pablo Neruda  



La practica budista propone que nuestra experiencia fluye de nuestros estados mentales. 
Esencialmente la mente tiene dos tendencias de funcionar, lo reactivo y lo creativo. La 
mente reactiva esta caracterizada por estados de odio, codicio y ignorancia y la mente 
creativa por la generosidad, metta (amabilidad o amor) y sabiduría. La cuestión de 
sabiduría miraremos con la cuarta dimension en relación con la Realidad.

Estas tendencias claramente tiene un impacto sobre nuestros niveles de satisfacción, 
felicidad y contento.

En la Rueda de la Vida, una imagen asociado con la tradición tibetana la mente reactiva 
esta representada por tres  animales, un serpiente, el odio, un gallo, la codicia, y un 
cerdo, la ignorancia.



En el proximo circulo veras gente “descendiendo” a los infiernos como consecuencia de 
acciones torpes y “subiendo” a los cielos como consecuencia de acciones hábiles.

Entonces lo que podemos explorar aquí es nuestra practica de la ética en el sentido de 
vivir con más consciencia de las consecuencias de nuestras acciones, actuar desde el 
amor y la generosidad y empezar a abandonar tendencias mentales y actos de cuerpo y 
habla torpe.

Podemos explorar todo esto en relación con el mundo que nos rodea y nuestra 
interacción con las cosas.



En la obra "Miranda - La Tempestad" (1916) de John William Waterhouse, la figura 
femenina no es técnicamente una "mujer griega", sino un personaje de la obra La 
Tempestad de William Shakespeare. Sin embargo, la confusión es común debido al estilo 
artístico de Waterhouse y a elementos específicos del cuadro: 

Estética Neoclásica: Aunque el tema es literario y renacentista, Waterhouse representa a 
Miranda con una vestimenta inspirada en la antigüedad clásica, específicamente un 
quitón (túnica) y una tainia (cinta para el cabello) de estilo griego.
Referencia Mitológica: Los críticos señalan que la composición evoca la imagen de la 
heroína mitológica griega Ariadna cuando fue abandonada en la isla de Naxos.

Contexto del Personaje: Miranda es la hija de Próspero, el legítimo duque de Milán, por 
lo que su origen dentro de la ficción es italiano. En el cuadro, ella observa con angustia el 
naufragio provocado por la magia de su padre desde la costa de una isla desierta. 

En la obra "Miranda - La Tempestad" (1916)

Vision apreciativa versus vision adquisitiva

Otra manera de pensar sobre la mente reactiva o creativa es una mente perfumado por el 
amor y la generosidad es una mente más capaz de apreciar las cosas, tanto como la 
belleza como el mundo tal y como es sin reaccionar. Típicamente relacionamos con el 
mundo, las cosas y la gente de la perspectiva de que podemos ganar. Resulta en más o 
menos felicidad. podemos preguntarnos.



La Cuarta dimension “La Realidad”

Pues buena pregunta no?!

La enseñanza nos dirige la atención a cierta cualidades o características de la naturaleza 
de nuestra experiencia. Estas características o marcas se llaman las tres “laksana”. Esta 
dimensión  de Mindfulness esta relacionado con la textura profunda de nuestra 
experiencia como parte del universo donde vivimos.

Podemos reflexionar sobre estos aspectos de nuestra experiencia en cualquier momento, 
especialmente después de una sesión de meditación dedicando un tiempo a lo que 
pueden sindicar para nosotros mismos.

El Buda, una mente despierta afirmaba que la “Realidad” es tal cual y si podemos verlo 
nosotros también podemos despertar. El camino es uno de en primer lugar escuchar una 
enseñanza, segundo reflexionar sobre el tema y tercero profundizar en muestra 
comprehension. No es tanto una cuestión de saber muchas cosas es más el asunto de 
entender o comprender.

Las tres laksanas son;
1. Dukkha (En sánscrito) - sufrimiento, que nuestra experiencia tiene un elemento de 

insatisfacción como va la canción de los “Rolling Stones” No puedes siempre 
conseguir lo que quieres (You can´t always get what you want)”

2. Anitya (En sánscrito)- La no permanencia o impermanencia - que nuestra experiencia 
esta un proceso de profundo y continuo cambio. Que nada dura para siempre; desde 
la comida que tomamos esta tarde o el pensamiento que acabamos de pensar, 
nuestros trabajos, relaciones, nuestras propias vidas y las de nuestros amigos y 
familiares, hasta imperios, culturas, planetas y universos. Todo es cambio!

3. Anatman (En sánscrito) - que no hay ningún elemento fijo dentro de nuestra 
experiencia o fuera de nuestra experiencia. Efectivamente es un desarrolla del hecho 
que todo cambio. Esta asociado con la idea que el budismo no propone un Alma o 



Dios Creador. Ninguno elemento como Alma existe en un sentido fijo o permanente y 
no hay ningún Dios que existe fuera del tiempo y espacio.

Claramente cada paisana tiene muchísimas implicaciones. Puede ser que incluso asustan 
o parecen terríficos! El trabajo es uno de reflexionar e evaluar cada uno a través nuestra 
propia experiencia. No podemos tomar la enseñanza tal cual como una doctrina escrito y 
hecho. El Buda mismo nos animaba tomar provisionalmente la enseñanza como un guía y 
ver cada uno su significado. No hay una cuestión de creencia ciega.

Por que el Buda hablaba del Sufrimiento al principio de sus enseñanzas.

Quizás los dos asuntos más importantes para el ser humano son la cuestión de que 
hacemos con nuestra experiencia difícil! El dolor, el sufrimiento, la muerte, el aburrimiento! 
Segundo necesitamos una vision de lo que podemos ser como individuo! Necesitamos un 
ideal para que nos inspira y nos motiva ceder, desarrollar.

El Buda mismo podemos tomar como un ser humano evolucionado hasta una conciencia 
plenamente compasiva y sabia. EL hecho que no hay nada fijo que todo cambio implica 
que no hay ningún limitación sobre nuestro ser. Estamos profundamente abiertas, 
profundamente plenos parte de un gran corriente de condiciones y elementos que es el 
universo. Podemos verlo?  



Revisitando la Realidad
En esta ultima sesión vamos a explorar la imagen de la Red de Indra.
En la historia del Budismo varios cuentos Hindus se han incorporado.
El Budismo nos dice que todo esta “interconectado”. Cada evento y cada fenómeno influye cada 
otro evento y fenómeno. De hecho el universo no es una “cosa” fija pero solo un juego de 
condiciones en constante movimiento manifestándose como un ser humana, una galaxia, un 
poema, un enfado, un momento.  La Red de Indra (el rey de los Dioses) es una imagen de un red 
de joyas que en cada joya se refleja cada otra joya. Es una imagen para contemplar.



Apuntes para el curso
“Iniciación al Mindfulness y la Meditación Budista

Online en Vivo y en Directo
Impartido por Dharmachari Suḍāka

Compilado por Dharmachari Suḍāka
por el Centro Budista de Valencia y

Centro de Retiros Suryavana 

Si quieres contactar con Suḍāka
dh.sudaka@gmail.com

0034 638 317 138
www.sudakayoga.es

mailto:dh.sudaka@gmail.com

	Parte 1
	Satipatthana (Mindfulness)
	Postura de meditación
	Formas de sentarte - En una silla
	Una rutina para conseguir una buena postura:
	La Meditación de 3 pasos
	Ana-pana sati – el Mindfulness (atención plena) de la práctica de la Respiración
	Meditación de amor incondicional - Metta Bhavana
	Las 5 etapas de la práctica de Metta Bhavana
	Exploración de la tercera dimension, del Mundo o las Cosas
	Vision apreciativa versus vision adquisitiva
	La Cuarta dimension “La Realidad”
	Revisitando la Realidad

