INICIACION AL
MINDFULNESS
Y

LA MEDITACION
BUDISTA  pagre

Con Dharmachari Sudaka




Parte 1

Hola me llamo Sudaka

“Su” significa Feliz, contento o bello y “daka” significa "Bailarin del cielo" y se refiere a un "ser"
asociado con la tradicion tibetana del budismo de "dakini" Las dakinis son seres iluminadas
dedicadas a la liberacidén de uno mismo y los demas. El cielo azul es un simbolo de la mente

completamente libre de los obstaculos y las limitaciones.

Estos apuntes he compuesto de varios fuentes y cubren el contenido de nuestro curso. No son
exhaustivos y os recomiendo tomar algunos apuntes durante las clases y mantener un diario de

tus experiencias con la practica de la meditacion.

En este curso exploramos las dos practicas de meditacidn que impartimos en nuestro Centro
Budista; Ana Pana Sati o Seguimiento de la Respiracion y Metta Bhavana o la practica de Amor

Incondicional y Universal o mas simple Conciencia Amable.

El contexto para el curso es el campo mas amplio de las cuatro dimensiones de Mindfulness. (una

ensefianza de Urgyen Sangarakshita basada en la tradicién budista.

Mindfulness es un palabra en inglés para "Sati" en Pali o atencién plena o atencion consciente en

castellano.

Los cuatro dimensiones de Mindfulness se sitta la practica de meditacion en un contexto muy
completo y profundo. Son:-
1. Uno mismo - cuerpo, corazbn y mente aunque puedes verlo en mas detalle como los 4
Satipatthana (ves abajo)
Los demas
Las cosas/ el mundo
La Realidad



Satipatthana (Mindfulness)

Satipatthana es una palabra que puede ser definida de las siguientes formas: “Camino
directo a la lluminacién”, “Aplicacion continua del Mindfulness”, “Un camino que sélo se
encuentra en la ensefianza del Budismo”. Deberias haberte dado ya cuenta de que, por lo
que este manual esta realmente apostando, es por el continuo entrenamiento de uno

mismo a través de la atencion plena a todo lo que uno hace.

El Satipatthana se nos presenta en cuatro categorias diferentes. Primeramente, esta el
nivel de consciencia corporal, incluyendo la respiracidén, el movimiento del cuerpo y otros
aspectos de la dimensién fisica de nuestra existencia. Después, tenemos el nivel de
sensacion o “Sensacion hedonista”. En tercer lugar, el nivel de consciencia mental (de
nuestro estado de animo en general) y, por ultimo, nos volvemos un poco mMas
sofisticados con aspectos de la experiencia que son mas sutiles y requieren grandes
niveles de esfuerzo para permanecer concentrado y estable. El objetivo de todos estos
aspectos de la formacion es ser cada vez mas conscientes de nuestra realidad y de
nuestra existencia, y de la forma en que, esencialmente, estdn siempre cambiando,

evolucionando y desarrollandose.

En el momento en que podamos entender estas ensefanzas empiricamente,
comenzaremos a sentirnos libres, abiertos y comunicativos. Estas son, en dultima
instancia, ensefianzas de liberacion. Durante el curso, exploraremos estas ensefianzas en

detalle y las integraremos en nuestro vida cotidiana y nuestra meditacion.

A continuacion ofrecemos un esquema de los cuatro Satipatthanas esbozado en el Sutta.



a N

2.sensacion de
nuestra
experiencia,
bien agradable,
desagradable o
neutra (vedana)

1. el cuerpo y sus
movimientos — realidad
tangible de nuestra
experiencia (rupa)

\_ /

a N

3.emocion en
relacion a nuestra
experiencia (citta)

4. pensamientos o
puntos de vista sobre
nuestra experiencia
(dhamas)

\_ /

Cuerpo (rupa) Sensacion Mente (citta) Dharmas
hedonista
(vedana)
1. Respiracion 1. Agradable Mente contraida... | 1. Obstaculos
2. Posturas 2. Desagradable Mente relajada... 2. Los 5 skandas
3. Anatomia 3. Neutra Mente 3. Las 6 esferas de
4. Cuatro concentrada... los sentidos
elementos Mente liberada o 4. Los 7 factores
5. Contemplacion no, etc. iluminativos
de la muerte 5. Las 4 nobles
verdades

L}




Postura de meditacion

Principios Basicos - Disponer de una base firme;
estar comodo;
relajado y a la vez alerta.

Formas de sentarte - En una silla

Utiliza una silla de respaldo recto, no un sillon. La pelvis se acoplara
mejor y estaras mas comodo si levantas las patas traseras de la
silla unos 2-3cms.

No cruces las piernas y pon las plantas de los pies firmemente
apoyadas en el suelo. Coloca una manta o un cojin de bajo de los
pies si la silla te resulta demasiado alta.

Apoyado contra el respaldo de la silla puede que no sea ideal. Trata
de sentarte en el borde de la silla y coloca un cojin entre la parte
dorsal de la espalda y el respaldo de la silla.

Pon las rodillas en horcajadas sobre cojines o un banquillo.
Un método sencillo y popular.

Opciones para sentarte con las piernas cruzadas:

una pierna delante de la otra

un pie en la pantorrilla

un pie sobre el muslo (avanzado) C

postura del loto (avanzar g

Nunca debes forzar las posturas

L}



Lo ideal es que ambas rodillas estén apoyadas en el suelo. Si no puedes usa un cojin o
una manta enrollada para apoyarlas.

Si con el cojin estas
demasiado alto, tenderas
arquear la espalda.

p),‘~

Si con el cojin estas
demasiado bajo,
tenderas a inclinarte.

L

Una rutina para conseguir una buena postura:

4. Relajar los hombros y el cuello,

mover la cabeza hacia delante y atras,

hacia la izquierda y la derecha para

encontrar el punto de equilibrio en la

parte superior de la columna vertebral.

5. Respira
profundamente. Conserva
la sensacion de elevacion
y apertura mientras
exhalas, relajando los
musculos del pecho y la
espalda. Repitelo tres

3. Apoyar las manos en
el regazo o sobre las
piernas. Puedes usar un
cojin o una manta y
envolverte la cintura con
ella para apoyarte.

6. Mueve la pelvis
suavemente de un lado a
otro hasta que consigas una
—~sensacion general de
serenidad y equilibrio.

2. Comprueba la altura del
cojin. ¢ Estas inclinando o
arqueando la espalda? Haz los
ajustes que sean necesarios. 7. Repetir la secuencia de
nuevo, haciendo ligeros
ajustes. ¢ Es tu postura
relajada, firme, y a la vez
cémoda y alerta?

1. Colécate en una postura en la
que te sientas comodo.



La Meditacién de 3 pasos

Este formato tiene dos sentidos.

» Como meditacién corta que podemos practicar en cual momento, de pie, en el Metro, en la
Cama, tumbado, o sentado en un descanso entre trabajos

» Como estructurar cualquiera meditaciéon

La meditacion puede durar unos momentos o una hora entera respetando las tres fases de

Recocer, enfocar y Expandir.

para ayudarnos recordar tenemos las letras R.E.X.

1. R - Reconocer como estamos siguiendo una introspeccidén sobre nuestra experiencia corporal,
nuestra experiencia animica y sobre nivel de pensamientos. Dedicamos unos minutos a
averiguar nuestro estado actual, abrazando lo con gentileza y paciencia.

E - Enfocar nuestra atencion en la respiracién en la zona abdominal durante unos momentos

3. X. Expandir de nuevo nuestra atencion para re-conectar con el cuerpo, mente y corazéon y el
entorno, apreciando el momento que hemos tomado para conectar con uno mismo. Entramos

la aproxima actividad con consciencia y Mindfulness



Ana-pana sati — el Mindfulness (atencién plena) de la practica
de la Respiracién

Esta es una practica de meditacidn clasica, comun a muchas tradiciones. En Pali, Ana es

inspirar y Pana espirar. Sati significa mindfulness o atencion plena.

Beneficios del Mindfulness en la practica de la Respiracion

Los beneficios principales de esta practica estan relacionados con estar mas calmado,
mas concentrado y satisfecho, caracteristicas de la meditacion samatha. Sirve como
punto de partida para profundizar fijandonos en cada cambio de la respiracidn que nos
conduce a la percepcion.

Beneficios secundarios pero no por ello menos importantes son la mejora de la funcion
inmunitaria, el desarrollo de grandes cantidades de tejido cerebral, el retraso del

envejecimiento, etc.

Etapa Cero

Antes de poder empezar con la Etapa 1, necesitamos una preparacion esencial — lo que
llamamos “Etapa Cero” -. La Etapa 0 incluye la preparacion de la postura de meditacion,

tomar conciencia del propio cuerpo y relajarse al maximo.

Esta meditacion no es un ejercicio de respiracién, y no controlamos la respiracion de
ninguna forma, simplemente inspiramos y espiramos naturalmente. Normalmente

respiramos por la nariz, a menos que la tengamos tapada.

Es normal hacer una pequefia pausa entre el final de la inspiracién y el comienzo de la
espiracion, y otra un poco mas larga entre el final de la espiracion y el comienzo de la
inspiracion. De nuevo, respiramos naturalmente, sintiendo fluir el aire, y de ningun modo
mantendremos la respiracioén deliberadamente o la controlaremos en ningun sentido.

A veces puede ser bueno respirar hondo unas cuantas veces, 0 respirar mas
completamente utilizando el abdomen. Hacemos esto para favorecer que el cuerpo y la
mente se relajen, pero sblo unas cuantas veces, tras las cuales volveremos al ritmo

natural de respiracion.

L}



Etapa 1 Contar las respiraciones

Una vez hayas hecho un recorrido por todo el cuerpo, empieza a centrarte en las
sensaciones fisicas que te proporciona la respiracion. Déjate llevar por la sensacién de la
respiracion fluyendo hacia dentro y hacia fuera de tu cuerpo. Nota como las sensaciones
van cambiando.

Entonces empieza a contar (mentalmente) tras cada espiracion:

Inspiracion - espiracion - 1

Inspiracion - espiracion - 2

Inspiracion - espiracién - 3

Inspiracion - espiracion - 4

Inspiracion - espiracién - 5

... y asi hasta llegar a diez. Cuando lo hagas, vuelve a empezar por el uno.

Contintia siguiendo tu respiracion y contando durante al menos cinco minutos. Si tu
mente divaga, simplemente vuelve a experimentar las sensaciones fisicas de la

respiracion y comienza la cuenta de nuevo.

Relune la maxima paciencia posible para este proceso. Es normal que te sobrevengan
muchos pensamientos, y de vez en cuando hasta olvidaras que tenias que seguir tu
respiracion. La distraccion es una parte normal del proceso de meditacion. Volver

facilmente con paciencia es el arte de la meditacion.

Etapa 2 Contar las respiraciones

En la segunda etapa de la practica continuaremos contando en ciclos de diez
respiraciones, con la diferencia de que esta vez contaremos antes de cada inspiracion.
Cuando recuperes la atencion plena tras haberte distraido, dirige de nuevo suavemente

tu atencién a la respiracion.



Etapa 3 Seguir la respiracion

En la tercera etapa de esta practica de meditacion dejamos la cuenta y simplemente

tomamos consciencia de la respiracion, del aire entrando y saliendo.

Presta atencién a las caracteristicas de la respiracion, si es larga o corta, profunda o

ligera. ¢ A qué parte del cuerpo sientes que te llega la respiracion?

Etapa 4 Centrarse en un punto

En la cuarta etapa de la meditacion trabajamos en el desarrollo de la concentracién en
un punto. Esto incluye estimular la mente para trasladarla a un nivel mas sutil de
percepcion dirigiendo nuestra atencidén a las delicadas sensaciones relacionadas con la
respiracion. Al hacer esto, conseguimos un nivel mucho mas profundo de calma en la

mente.

Comienza a estrechar tu atencién, centrdndote mas y mas en las sensaciones que te
proporciona el aire al pasar por las fosas nasales. Incluso puedes notar cuando el aire
pasa por el labio superior. Si alguna de estas sensaciones es dificil de lograr,
simplemente siente el aire en la primera zona en que lo notes cuando entra y sale del

cuerpo.




Meditacion de amor incondicional - Metta Bhavana

La practica del Metta Bhavana o Amor Incondicional es una de las practicas mas
antiguas de la practica Budista, que ha permanecido inmutable durante unos 2.500 afos.

Hay un conjunto de cuatro practicas llamadas las Brahmaviharas.

El desarrollo de practica de la meditacidon del amor incondicional es el medio por el que

aprendemos a cultivar el amor por nosotros mismos y por los demas.

La préactica nos ayuda a cultivar activamente estados de animo positivos hacia nosotros y
hacia los demas, de manera que nos volvemos mas pacientes, amables, tolerantes y

compasivos.

Es parte de una serie de cuatro practicas llamadas las Brahmaviharas, que literalmente

significa “morada” (vihara) “divina” (Brahma), que nos permiten alcanzar:

e Amor incondicional

e Compasion (empatizar con los que sufren)

e Alegria empatica (alegrarnos del bienestar y alegria de los demas)

e Serenidad (aceptacion paciente de la alegria y sufrimiento, tanto de los nuestros

como de los de los demas)

La teoria Budista ensefa, y la practica demuestra, que la felicidad viene de empatizar con
otros y de considerar su bienestar y su sufrimiento tan importantes como los nuestros
propios. No quiere decir que dejemos completamente a un lado nuestras necesidades y
nos convirtamos en martires en el sentido habitual de la palabra, pero si que
reconozcamos que una de nuestras necesidades es ayudar a otros a cubrir sus
necesidades. Al cubrir nuestra necesidad de ayudar a otros a cubrir sus necesidades, nos
daremos cuenta de que nos volvemos mas felices: una capa de sufrimiento autoinducido
(y egoistamente inducido) empieza a disolverse. Podriamos decir que desarrollar un
sentido de conectividad con los demas y superar el egoismo es la esencia del camino

espiritual.

L}



Nuestra actitud hacia nuestra propia situacion es nuestra actitud hacia los demas. Por
eso, en el desarrollo de la practica de la meditacidon del amor incondicional empezamos

primero a cultivar el Metta para nosotros mismos.

Formas de cultivar el Metta

A veces, cuando la gente estd empezando a aprender la meditacion del amor
incondicional piensan que el amor incondicional es algo que puede fabricarse. Y hacen
un monton de esfuerzo intentando generar sentimientos, como si estuviesen intentando
intensamente extraer sentimientos del corazon.

Y, a veces, si haces mucho esfuerzo interno, puedes de alguna manera entusiasmarte y
convencerte a ti mismo de que estas desarrollando amor incondicional. Pero lo que
ocurre a menudo es que sobreviene una sensacién de decepcion e incluso desanimo,
porque no obtienes el resultado esperado. Por eso este no es un planteamiento

demasiado util.

Realmente no puedes hacer que las emociones ocurran — todo lo que puedes hacer es
propiciar las condiciones para que aparezcan y ver qué ocurre. El amor no puede

fabricarse con la meditacion. No puede extraerse voluntariamente de nuestro ser.

Es un poco como plantar semillas. No podemos hacer que crezcan. Todo lo que

podemos hacer el proporcionar calor, agua y tierra, y después tener paciencia.

Al cultivar los sentimientos de amor incondicional estamos animandonos a nosotros
mismos a desear el bien de los demas. Entonces, ;como establecemos las condiciones

para hacerlo?

Lo primero es ser conscientes de cOmo nos sentimos en este momento. Este trabajo
preparatorio es esencial. Recuerda: cualquier sentimiento que estés sintiendo (bueno,
malo o incluso neutro) es bueno. Puedes trabajar con esos sentimientos y empezar

desde donde estas.

L}



Para que crezcan las semillas de Metta, necesitamos tierra y agua. La tierra es nuestra
consciencia: necesitamos ser conscientes de nuestros sentimientos para cultivar
sentimientos positivos. Por eso, mientras en el Mindfulness de la practica de la
respiracidon nos centramos en las sensaciones fisicas de la respiracion, en la practica del

Metta Bhavana nos centramos en nuestros sentimientos.

Ser conscientes de nuestros sentimientos nos ayudara a que pueda florecer el amor
incondicional. Si nos distanciamos de nuestros sentimientos en la meditacion —
simplemente observandolos — veremos que los sentimientos negativos comienzan a

disminuir y los positivos a avanzar.

Existe una inteligencia inherente en la mente consciente que reconoce que los
sentimientos negativos son fundamentalmente insatisfactorios y conducen al sufrimiento,
por lo que la energia disminuye con ellos. Esta misma inteligencia reconoce la naturaleza
satisfactoria y enriquecedora de los sentimientos positivos como el amor incondicional, y

al incidir en los sentimientos positivos, los fortalecemos.

Pero no sélo tenemos que observar nuestros sentimientos. Podemos expresar
directamente los sentimientos positivos. Esto nos lleva a preguntar ¢cual es la lluvia que
desarrolla los sentimientos positivos o0 Metta? La lluvia son los diversos métodos que

podemos utilizar para estimular el desarrollo de las semillas de Metta.

Existen cuatro métodos principales que hemos considerado utiles:

1. Utilizar palabras. Podrias intentar hablar despacio, como si echaras piedrecitas en
un estanque de agua tranquila y dejaras pasar a las pequefias olas a través de tu
corazén y tu cuerpo;
¢, Puedo estar bien?
¢ Puedo ser feliz?
¢, Puedo librarme del sufrimiento?
¢, Puedo crecer en amor y sabiduria?

para etapas mas avanzadas, cambia el “yo” por el “t0” o por el “ellos”.

L}



2. Recuerdos. Cuando estas sentado meditando, recuerda un momento en que te
hayas sentido bien contigo mismo. Puedes simplemente haber estado de buen
humor sin ningun motivo aparente. O puedes haber conseguido un logro
importante. Recuerda cada detalle de ese momento. Cuanto mas vivida sea la
experiencia, mas probabilidad tendras de revivir los sentimientos que
experimentaste. Recuerda qué llevabas puesto, las cosas que viste, como
sostenias tu cuerpo, los aromas y lo que la gente decia. Recuerda los detalles: la

textura de tu ropa, el brillo de los colores que veias y los tonos de voz.

3. Imaginacion creativa. Piensa en algo que te haga feliz. A veces me imagino que
estoy en la playa en verano. Imagino la luz y el calor del sol, el sonido de las olas y
el olor del mar. Puedes pensar en cualquier cosa que te lleve a una verdadera y
profunda sensacion de alegria y bienestar. Puedes imaginarte volando en un globo

sobre los Andes, o caminando en la Luna, o simplemente tumbado en la playa.

4. Cuerpo y postura. La forma en que sostienes tu cuerpo influye en gran medida en
la manera en que experimentas los sentimientos. Cuando estas deprimido, tu pecho
se encoge, tus hombros descienden, no estas erguido, y tu barbilla tiende a bajar
hacia el pecho. El flujo de tu respiracion es limitado y tu cuerpo y tu cerebro no
funcionan de manera efectiva. Cuando tu postura es asi, es practicamente
imposible estar de otro modo sino deprimido, y cuando estds deprimido,
desanimado, sin esperanzas, es muy dificil sentirte bien contigo mismo. Por el
contrario, cuando mantienes el cuerpo erguido (pero relajado), con la parte superior
estirada y la cabeza alta, es mas facil sentirte bien contigo mismo. Es mas facil
sentirse fuerte, seguro y capaz, y de hecho es dificil que manteniendo el cuerpo de
esta manera no te sientas seguro. La respiracion aqui fluye libremente y el cuerpo
parece vivir con energia. La practica del trabajo postural de Yoga puede tener un

efecto muy positivo en los sentimientos, en parte por los motivos sefialados.

L}



Las 5 etapas de la practica de Metta Bhavana

4. Una
persona
dificil

2. Una
persona
amiga

5. Todo el Mundo

3. Una
persona
desconocida

Etapa 1 — Cultivar Metta hacia ti mismo

En la primera etapa de la practica, prepara tu postura y toma conciencia de tu cuerpo.

Después presta atencion a como te sientes. ;Qué sentimientos estan presentes? No
necesariamente tienes que identificarlos, sélo ser consciente de que estan ahi. Te
centraras en ellos durante la practica. Mantén la atencion en tus sentimientos durante la

practica. Si te distraes, vuelve a tu cuerpo, y luego a tus sentimientos.
Para trabajar con los sentimientos, utiliza una palabra o frase, o un recuerdo, o tu

imaginacion. Mientras trabajas con tu método particular, sé consciente de qué efecto esta

teniendo en tus sentimientos, que son tu objetivo.

L}



Etapa 2 - Cultivar Metta hacia un buen amigo
Un amigo es, por definicidn, alguien cuyo bienestar nos importa. Cuando se sienten mal,
esto nos entristece, y cuando se sientes bien, nos alegramos. Por eso, un amigo es

alguien por el que ya tenemos Metta, y lo que estamos haciendo es fortalecer ese Metta.

Es mejor pensar con antelacion a quién vamos a elegir como el amigo, asi no

perderemos demasiado tiempo en decidir sobre qué amigo vamos a meditar.

En la segunda etapa de la practica, piensa en un buen amigo, y deséale el bien.
Etapa 3 - Cultivar Metta hacia una “persona neutral”

En esta etapa de la practica de la meditacion, cultivamos Metta o amor incondicional
hacia alguien hacia el que no tenemos fuertes sentimientos. Esta persona no es un
amigo, aunque no hemos tenido ningun conflicto con él. Simplemente nos sentimos

neutrales hacia él.

La mayoria de la gente que pasa por nuestras vidas pertenece a esta categoria. Al
caminar por la calle o entrar en una tienda llena de gente nos encontramos con mucha

gente hacia las cuales nuestras emociones son neutras, y practicamente los ignoramos.

La vida estd demasiado llena de gente como para tener una relacion emocional con
todos los que nos encontramos y, frecuentemente, la gente que nunca hemos visto no
nos parecen reales porque simplemente nunca nos hemos relacionado con ellos.

Por esto, en esta practica aprenderemos a tomarnos mas en serio el bienestar y
sufrimientos de aquellas personas que normalmente ignoramos y con los que no nos

relacionamos habitualmente.

Etapa 4 — Cultivar Metta hacia una “persona problematica”

En esta etapa de la meditacidbn, pensamos deliberadamente en alguien con quien
estemos en conflicto y le deseamos el bien. Esta persona puede ser alguien con quien
estamos simplemente enfadados, o bien alguien con quien tengamos un conflicto mucho

mas fuerte. Aqui vamos a enfrentarnos a nuestro odio y repulsién. EI Metta o amor

L}



incondicional es la emocion opuesta a nuestros malos deseos, y por eso vamos a evocar
conscientemente la imagen de alguien que normalmente responde a sentimientos de

aversion para poder superarlos.

Etapa 5 — Cultivar Metta hacia todos los seres sensibles

En esta etapa desarrollamos una sensacion de expansion de nuestros buenos deseos.
Aunque en etapas anteriores hemos dirigido nuestro amor incondicional hacia una
persona, ahora incluimos a mucha gente, y no sélo a gente, sino a cualquier ser capaz
de sentir sufrimiento y experimentar alegria.

Empieza por ti mismo, tu amigo, la persona neutral y la persona conflictiva. Visualiza a
los cuatro juntos y deséales el bien a los cuatro. Intenta equilibrar tus sentimientos hacia
los cuatro, y después extiende tus buenos deseos en circulos mas y mas amplios, hasta

que llegues a desear que todos los seres sensibles estan bien y felices.

Renaceras en
reinos celestiales

N Dormiras
Moriras con tu confortablemente
mente clara /
- " Te despertaras

confortablemente

Tu mente estara

serena o 5
~ Tendras sueios
n—_ agradables
Tu cara luciré Beneficios al _
radiante practicar Metta
Bahavana La gente te
Los peligros apreciara

externos no te
dafnaran (venenos,
armas y el fuego)

Los devas (seres
celestiales) y los
Los devas te animales te

protegeran amaran

FUENTE: ANGUTTARA NIKAYA 11.16

L}



Exploracion de la tercera
dimension, del Mundo o las

Cosas

A CALLARSE
Ahora contaremos doce

y nos quedamos todos quietos.

Por una vez sobre la tierra
no hablemos en ningun idioma,
por un segundo detengamonos,

no movamos tanto los brazos.

Seria un minuto fragante,
sin prisa, sin locomotoras,
todos estariamos juntos

en un inquietud instantanea.

Los pescadores del mar frio
no harian dafo a las ballenas
y el trabajador de la sal

miraria sus manos rotas.

Los que preparan guerras verdes,
guerras de gas, guerras de fuego,
victorias sin sobrevivientes,

se pondrian un traje puro

y andarian con sus hermanos

por la sombra, sin hacer nada.

No se confunda lo que quiero

con la inaccion definitiva:

la vida es sOlo lo que se hace,

no quiero nada con la muerte.

Si no pudimos ser unanimes
moviendo tanto nuestras vidas,
tal vez no hacer nada una vez,
tal vez un gran silencio pueda
interrumpir esta tristeza,

este no entendernos jamas

y amenazarnos con la muerte,
tal vez la tierra nos enseie
cuando todo parece muerto

y luego todo estaba vivo.

Ahora contaré hasta doce

y U te callas y me voy.

Pablo Neruda



La practica budista propone que nuestra experiencia fluye de nuestros estados mentales.
Esencialmente la mente tiene dos tendencias de funcionar, lo reactivo y lo creativo. La
mente reactiva esta caracterizada por estados de odio, codicio y ignorancia y la mente
creativa por la generosidad, metta (amabilidad o amor) y sabiduria. La cuestion de

sabiduria miraremos con la cuarta dimension en relacién con la Realidad.

Estas tendencias claramente tiene un impacto sobre nuestros niveles de satisfaccion,

felicidad y contento.

En la Rueda de la Vida, una imagen asociado con la tradicidn tibetana la mente reactiva
esta representada por tres animales, un serpiente, el odio, un gallo, la codicia, y un

cerdo, la ignorancia.




En el proximo circulo veras gente “descendiendo” a los infiernos como consecuencia de

acciones torpes y “subiendo” a los cielos como consecuencia de acciones habiles.

Entonces lo que podemos explorar aqui es nuestra practica de la ética en el sentido de
vivir con mas consciencia de las consecuencias de nuestras acciones, actuar desde el
amor y la generosidad y empezar a abandonar tendencias mentales y actos de cuerpo y

habla torpe.

Podemos explorar todo esto en relacibn con el mundo que nos rodea y nuestra

interaccion con las cosas.




En la obra "Miranda - La Tempestad" (1916) de John William Waterhouse, la figura
femenina no es técnicamente una "mujer griega", sino un personaje de la obra La
Tempestad de William Shakespeare. Sin embargo, la confusion es comun debido al estilo

artistico de Waterhouse y a elementos especificos del cuadro:

Estética Neoclasica: Aunque el tema es literario y renacentista, Waterhouse representa a
Miranda con una vestimenta inspirada en la antigtiedad clasica, especificamente un
quiton (tunica) y una tainia (cinta para el cabello) de estilo griego.

Referencia Mitologica: Los criticos sefialan que la composicion evoca la imagen de la

heroina mitolégica griega Ariadna cuando fue abandonada en la isla de Naxos.

Contexto del Personaje: Miranda es la hija de Prospero, el legitimo duque de Milan, por
lo que su origen dentro de la ficcion es italiano. En el cuadro, ella observa con angustia el

naufragio provocado por la magia de su padre desde la costa de una isla desierta.

En la obra "Miranda - La Tempestad" (1916)

Vision apreciativa versus vision adquisitiva

Otra manera de pensar sobre la mente reactiva o creativa es una mente perfumado por el
amor y la generosidad es una mente mas capaz de apreciar las cosas, tanto como la
belleza como el mundo tal y como es sin reaccionar. Tipicamente relacionamos con el
mundo, las cosas y la gente de la perspectiva de que podemos ganar. Resulta en mas o

menos felicidad. podemos preguntarnos.



La Cuarta dimension “La Realidad”

Pues buena pregunta no?!

La ensefianza nos dirige la atencion a cierta cualidades o caracteristicas de la naturaleza
de nuestra experiencia. Estas caracteristicas o marcas se llaman las tres “laksana”. Esta
dimension de Mindfulness esta relacionado con la textura profunda de nuestra

experiencia como parte del universo donde vivimos.

Podemos reflexionar sobre estos aspectos de nuestra experiencia en cualquier momento,
especialmente después de una sesion de meditacion dedicando un tiempo a lo que

pueden sindicar para nosotros mismos.

El Buda, una mente despierta afirmaba que la “Realidad” es tal cual y si podemos verlo
nosotros también podemos despertar. EI camino es uno de en primer lugar escuchar una
ensefanza, segundo reflexionar sobre el tema y tercero profundizar en muestra
comprehension. No es tanto una cuestion de saber muchas cosas es mas el asunto de

entender o comprender.

Las tres laksanas son;

1. Dukkha (En sanscrito) - sufrimiento, que nuestra experiencia tiene un elemento de
insatisfaccion como va la cancién de los “Rolling Stones” No puedes siempre
conseguir lo que quieres (You can't always get what you want)”

2. Anitya (En sanscrito)- La no permanencia o impermanencia - que nuestra experiencia
esta un proceso de profundo y continuo cambio. Que nada dura para siempre; desde
la comida que tomamos esta tarde o el pensamiento que acabamos de pensar,
nuestros trabajos, relaciones, nuestras propias vidas y las de nuestros amigos y
familiares, hasta imperios, culturas, planetas y universos. Todo es cambio!

3. Anatman (En sanscrito) - que no hay ningun elemento fijo dentro de nuestra
experiencia o fuera de nuestra experiencia. Efectivamente es un desarrolla del hecho

que todo cambio. Esta asociado con la idea que el budismo no propone un Alma o

L}



Dios Creador. Ninguno elemento como Alma existe en un sentido fijo o permanente y

no hay ningun Dios que existe fuera del tiempo y espacio.

Claramente cada paisana tiene muchisimas implicaciones. Puede ser que incluso asustan
o parecen terrificos! El trabajo es uno de reflexionar e evaluar cada uno a través nuestra
propia experiencia. No podemos tomar la ensefianza tal cual como una doctrina escrito y
hecho. El Buda mismo nos animaba tomar provisionalmente la ensefianza como un guia y

ver cada uno su significado. No hay una cuestion de creencia ciega.

Por que el Buda hablaba del Sufrimiento al principio de sus ensefnanzas.

Quizas los dos asuntos mas importantes para el ser humano son la cuestién de que
hacemos con nuestra experiencia dificil! El dolor, el sufrimiento, la muerte, el aburrimiento!
Segundo necesitamos una vision de lo que podemos ser como individuo! Necesitamos un

ideal para que nos inspira y nos motiva ceder, desarrollar.

El Buda mismo podemos tomar como un ser humano evolucionado hasta una conciencia
plenamente compasiva y sabia. EL hecho que no hay nada fijo que todo cambio implica
que no hay ningun limitacién sobre nuestro ser. Estamos profundamente abiertas,
profundamente plenos parte de un gran corriente de condiciones y elementos que es el

universo. Podemos verlo?



Revisitando la Realidad

En esta ultima sesion vamos a explorar la imagen de la Red de Indra.

En la historia del Budismo varios cuentos Hindus se han incorporado.

El Budismo nos dice que todo esta “interconectado”. Cada evento y cada fenémeno influye cada
otro evento y fenbmeno. De hecho el universo no es una “cosa” fija pero solo un juego de
condiciones en constante movimiento manifestdndose como un ser humana, una galaxia, un
poema, un enfado, un momento. La Red de Indra (el rey de los Dioses) es una imagen de un red

de joyas que en cada joya se refleja cada otra joya. Es una imagen para contemplar.




Apuntes para el curso
“Iniciacion al Mindfulness y la Meditacion Budista
Online en Vivo y en Directo

Impartido por Dharmachari Sudaka

Compilado por Dharmachari Sudaka
por el Centro Budista de Valencia y

Centro de Retiros Suryavana

Si quieres contactar con Sudaka

dh.sudaka @gmail.com
0034 638 317 138

www.sudakayoga.es


mailto:dh.sudaka@gmail.com

	Parte 1
	Satipatthana (Mindfulness)
	Postura de meditación
	Formas de sentarte - En una silla
	Una rutina para conseguir una buena postura:
	La Meditación de 3 pasos
	Ana-pana sati – el Mindfulness (atención plena) de la práctica de la Respiración
	Meditación de amor incondicional - Metta Bhavana
	Las 5 etapas de la práctica de Metta Bhavana
	Exploración de la tercera dimension, del Mundo o las Cosas
	Vision apreciativa versus vision adquisitiva
	La Cuarta dimension “La Realidad”
	Revisitando la Realidad

